בס"ד. ניסן ה'תשפ"ה

To the families of אנ"ש שיחיו of the community at the European Union - Brussels And of <u>Virtualcommunity@Sichos.online</u>

### "Reminders" for Pesach 5785 (part 3)

From Erev Shvii shel Pesach until the end of Nissan

# May not be posted on any website, be distributed, be shared on WhatsApp groups etc. without prior consent from the author.

- \* Experience has shown that it is best if both husband and wife (and children...) review this each day thoroughly so that miscommunications and last-minute panics can be avoided, and *Yom Tov* can truly be celebrated joyfully.
- \* All the sources are in the Hebrew section of the Reminders.

#### FRIDAY EREV SHABBOS - EREV SHVI'I SHEL PESACH

#### Preparations for Shabbos/Yom Tov

- 1. Mikvah: One immerses in a Mikvah (also) after midday in honor of Shabbos/Yom Tov.
- 2. **Long lasting candle:** If one does not have a gas fire lit for the duration of *Yom Tov*, he should light a long lasting candle (like *Yorzeit Licht*) that will last for a minimum of 26 hours, in order to be able to light the candles the second night of *Yom Tov*. Those who plan to have a gas fire lit and have hired help should light a *Licht* as a precaution because sometimes the gas flame is inadvertently turned off.
- 3. **Candles and candle-holders:** Those who use glass holders that need to be cleaned after each use should ensure that they have enough for two days of *Yom Tov*, as on *Yom Tov* there is a *shailo* regarding the removal of the washer that is stuck to the wax. Alternatively, one may use tea lights etc.
- 4. **Carbon monoxide detector:** Those who have the gas on for a prolonged time should ensure that they have proper ventilation and that they have a proper carbon monoxide alarm system in place. Make sure to test it before *Yom Tov*.
- 5. Shabbos-Clocks: Ascertain that the Shabbos-clocks are set for both days and evenings of Yom Tov.
- 6. Yizkor candle: On Acharon Shel Pesach, "Yizkor" is recited. It is not Minhag Chabad to light a Yizkor candle.

#### Mincha Erev Shabbos/Shvi'i Shel Pesach

As it is *Erev Shabbos*, *Posach Eliyahu* is recited before *Mincha*, but not *Hoidu*. Then we recite *Korbonois, Ashrei, Shmone Esrei* (*Morid Hatol, V'sain Brocho, Yaale Veyovoi*), *Aleinu*.

#### Candle Lighting Erev Shabbos/Shvi'i Shel Pesach

- 1. **Pre-existing flame:** One should arrange a pre-existing flame with which to light the candles on *Acharon Shel Pesach*.
- 2. **Tzedoko:** Prior to candle-lighting, one should give *Tzedoko* for the two days of *Shabbos/Yom Tov*.
- 3. **18 Minutes before sunset:** Since *Shvi'i Shel Pesach* occurs on *Shabbos*, the candles should be kindled at <u>the</u> <u>usual eighteen minutes before sunset</u> (see local calendar. For the times in NY see page 6 below), and certainly **not** after sunset.
- 4. Those that are not eating at home should make sure to light candles at home (18 (or 23) minutes before sunset) or to go to their hosts home early enough to light the candles 18 (or 23) minutes before Sunset. Check with the *Rov* where is best to light the candles.
- 5. One Brocho and NO Shehecheyonu!:
  - a. The Brocho is Lehadlik Ner Shel Shabbos v'Shel Yom Tov, but Shehecheyanu is not recited.
  - b. [If one mistakenly omitted either *Shabbos* or *Yom Tov* entirely if she realized within the time frame it takes to say three words, she corrects her mistake. Otherwise, there is a debate whether to repeat the *Brocho*, and how. One should take great care to avoid this dilemma in the first place.]
  - c. If lighting at home but eating the *Seudah* elsewhere, one must ensure that practical benefit is derived from the candles after nightfall (such as arranging for someone to eat by its light, or lighting in a location that needs to be used and would otherwise remain dark).

#### **SHVI'I SHEL PESACH** – First evening of Yom Tov

# The Simcha of Shvi'i and Acharon Shel Pesach is greater than the Simcha of the other days of Pesach (Sefer Haminhogim)

#### Maariv Shabbos/Shvi'i Shel Pesach night

- 1. Kabbolas Shabbos begins with Mizmor L'Dovid, and not with L'chu Neranenah.
- 2. **In Lecho Dodi**, we say **B'Simcha** U'vetzahala.
- 3. **The Amidah:** Since it is *Shabbos*, all the *Shabbos* selections are added in the *Amidah* of *Pesach*. If one did not make **any** mention of *Shabbos* in the middle *Brocho*, or he mistakenly *davened* the regular *Amidah* of *Shabbos*: If he did not yet say the second *Yih'yu L'ratzon* (at the end of the passage of *Elokai N'tzor*), he should return to the beginning of the middle *Brocho* (i.e. *Atoh Vechartonu*). Otherwise, he must repeat the *Amidah*. [The same applies to all other *Tefillos* of the day.]
- 4. **After the** *Amidah*, the *Shabbos* selections are recited *Vayechulu*, the *Brocho* of *Me'ein Sheva* and *Mizmor L'Dovid*. *Sefiras Haomer* (day six). *Oleinu*.

#### Kidush Shabbos Shvi'i Shel Pesach night

- 1. The custom to avoid Kiddush between the sixth and seventh hour applies as per every Friday night.
- 2. Shalom Aleichem and Eishes Chayil (as well as all the other selections prior to Kiddush) are recited in an undertone.
- 3. *Yom Hashishi* is then recited aloud, followed by *Hagofen* and the *Pesach Kiddush* (*Asher Bochar Bonu* etc. including the *Shabbos* additions).
- 4. *Shehecheyanu* is **not** recited.
- 5. \* ספר השיחות ת"ש: At an opportune time, it is proper to read the story of the *Rebbetzin* in her youth (on why we do not recite *Shehecheyonu* the last days of *Pesach*) from סעיפים ב,ג,ד pages 71-72, סעיפים ב,ג,ד pages 71-72 סעיפים ב,ג,ד of this *Sicha* is found below in pages 11-12. Additionally, there is a fascinating explanation of the *Rebbe* about this in לקו"ש חלק ל"ז page 14 and onward.
- 6. One drinks (a *revi'is* of) wine every day of *Pesach*. This should be paid special attention by those who do not make their own *Kiddush*.
- 7. It appears that Azamer Bishvachin is not recited, even though it is Friday night.
- 8. The householder leads the *Mezuman* as it is Friday night.

#### BENTCHING Shabbos/Shvi'i Shel Pesach night

We add Retzei and Yaale Veyovo and Horachamon of Shabbos and Yom Tov.

If one forgets Retzei and/or Ya'aleh Veyavo on Shvi'i Shel Pesach:

- 1. If he realized before saying Hashem's name at the end of Bonei Yerushalayim, he goes back.
- 2. If he realized after that, but before beginning the next *Brocho*, he recites the relevant *Brocho* printed in the *Bentcher*. [There are three separate *Brochos* one if only *Retzei* was forgotten, another if only *Ya'aleh Veyavo* was forgotten, and a third when both were forgotten.]
- 3. If one began even the first word (Boruch) of the next Brocho, one must begin Bentching again.

The *Horachamon* of *Shabbos* and *Yom Tov* are recited, in that order.

#### Staying up all night of Shvi'i Shel Pesach

It is a Lubavitch custom to stay awake and learn the entire night of *Shvi'i Shel Pesach*. *Alos Hashachar* is at: (see local calendar. For the times in NY see page 6 below). [It is appropriate to learn the *Maamar* entitled *Hayom Ro'oh* and/or *V'heynif* (in *Likutei Torah*).]

In Bais Shmuel – Chabad we will learn a Maamor at approx. 1:00 am.

For your convenience, below on Pages 8-10 there is a beautiful *Maamor* from the Rebbe for the last days of *Pesach*.

#### SHVI'I SHEL PESACH - SHABBOS DAY

*Mikvah:* The men go to the *Mikvah*.

Latest Krias Shma: (see local calendar. For the times in NY see page 6 below).

Birchas Kohanim: Prepare the children for Birchas Kohanim that takes place at the end of Mussaf.

**Amidah:** All the *Shabbos* selections are added in the *Amidah* of *Shacharis* and *Musaf*. [See above in the *Ma'ariv* section "*Shvi'i Shel Pesach – Night*" for details regarding one who forgot.]

Hallel: After the Amidah, half Hallel is recited.

#### Two important notes regarding Hallel:

- 1. The Rabbeim, although they would Daven Baarichus, they would arrange to be with the Tzibur at Hallel.
- 2. It is forbidden to speak in middle of *Hallel* as it is one long *Brocho*.

**Shiras Hayam (Oz Yoshir):** During *Krias Hatorah,* when שירת הים is read, it is customary to stand and the congregation faces the *Sefer Torah* while the *Shirah* is read.

Before Musaf, Yekum Purkan and Mi Sheberach are recited as per a regular Shabbos.

Musaf is of Sholosh Regolim with all the additions for Shabbos followed by Birchas Kohanim.

After Musaf the paragraph Vlakachta Soiles is recited before the Shesh Zechiros.

#### The Meal Shvi'i Shel Pesach by day

If possible, one avoids starting the meal after the tenth *Halachic* hour of the day begins (see local calendar. For the times in NY see page 6 below), in order to enjoy the meal on *Acharon Shel Pesach* night.

*Kiddush:* For the daytime *Kiddush*, all the *Shabbos* selections from *Mizmor L'Dovid* until *Al Kein* (inclusive) are recited in an undertone, followed by *Eileh Moadei* in a loud voice.

\* **During the first day of** *Yom Tov***:** One is not allowed to prepare on one day of *Yom Tov* for the next day. Therefore, one may not prepare anything for the *Seudah* of tonight until after *Tzeis Hakochovim* (see local calendar. For the times in NY see page 6 below).

Masechte Sota: We learn 'ו מסבתא סוטה דף ו

**Tahalucha:** The Rebbe instituted the custom of *Tahalucha*, directing all *Chassidim* to visit community *Shuls* and enhance their *Simchas Yom Tov* by sharing words of *Torah* (both *Nigleh* and *Chassidus*), and to inspire them to conduct a *Seudas Moshiach* on the last day of *Pesach*.

As it is Shabbos this year, Tahalucha participants should be mindful of the prohibition to carry on Shabbos.

**Mincha:** Korbonois, Ashrei, Uvo Letzion, **Krias Hatorah** (Shmini). Amidah of Sholosh Regolim (with the additions of Shabbos), Aleinu.

*Pirkei Avos* is not recited after *Mincha* this week. We will start next week.

#### ACHARON SHEL PESACH NIGHT - MOTZOEI SHABBOS

Shabbos ends at (see local calendar. For the times in NY see page 6 below). Maariv (and Kiddush) should not begin before this time, nor should tasks and preparations required for Acharon Shel Pesach be performed (I.e. preparing for the meal etc.) before this time.

Ma'ariv of Acharon Shel Pesach night

- **1.** Tefillah for Shalosh Regolim, beginning from "שיר המעלות".
- **2.** *Amidah:* As it is (also) *Motzoei Shabbos*, *Vatodienu* is recited during the *Amidah* of *Maariv*. [If one forgot to do so, he does not correct his mistake, but should say *Baruch Hamavdil Bein Koidesh L'Koidesh* before doing anything forbidden on *Shabbos* but permitted on *Yom Tov*, or before performing tasks for *Acharon Shel Pesach* night. The same applies to a woman who will not be *davening Maariv*.]
- 3. Sefiras Ha'Omer: Tonight we count night Seven.

#### Candle Lighting of Motzoei Shabbos/Acharon Shel Pesach night

Candles should be lit:

- 1. After nightfall (see local calendar. For the times in NY see page 6 below) (preferably right before the meal).
- 2. From a pre-existing flame.
- 3. Those who are going to eat elsewhere (not at home) should not forget to light candles.
- 4. Say the *Bracha* להדליק נר של יום טוב and we **do not** recite the *Brocho* of שהחיינו.

#### Kiddush and the Meal:

- 1. For Kiddush on Acharon Shel Pesach night, one recites a total of **four** Brochos: Yayin, Kiddush, Ner and Havdallah.
- 2. When reciting the *Brocho* of *Ner*, one looks at the candles, but does not bring the candles together, nor does he look at his fingernails or bring them close to the flames.

- 3. [If one jumbled the order, he does not need to repeat it in the correct order, unless he reversed the order of Yayin and Kiddush.]
- 4. Shehecheyanu is **not** recited.
- 5. [If one **forgot to recite** *Ner* and *Havdallah* during *Kiddush*, he should recite it over a cup of wine as soon as he realizes, prefacing it with the *Brocho* of *Hagofen* if required (such as when he already *bentched*, or he intended at the time of *Kiddush* not to drink any more wine during the meal). If he only remembers the next morning, he should recite the *Brocho* of *Havdallah* over a cup of wine, but not the *Brocho* of *Ner*.]
- 6. One drinks (a *revi'is* of) wine every day of *Pesach*. This should be paid special attention by those who did not make their own *Kiddush*.

<u>Gebrochts</u> are eaten in every meal of *Acharon Shel Pesach*, and we emphasize mixing the *Matzah* with the various food courses and drinks.

#### **Birchas Hamazon**

Mayim Acharonim: One once again passes his wet hand over his lips at Mayim Acharonim.

1. יעלה ויבא: is added in Bentching.

If one forgot to say it and remembered, so:

- A. If he remembered before he said ברוך of the next *Brocho*, he should say what it says in the *Siddur* " אשר and then continues the *Bentching*.
- B. But if he remembered after he already began the next *Bracha* (even if he only said ברוך) he must begin *Bentching* again.
- 2. הרחמן הוא ינחילנו ליום שכולו טוב We add הרחמן .

The Haftarah that we will be reading Tomorrow on Acharon Shel Pesach, is a very fundamental Haftarah that discusses Moshiach in detail. It is mentioned in numerous Sichos of the Rebbe. I suggest that you sit down with the whole family and read it tonight (also) in English. It is found in the Siddur.

#### ACHARON SHEL PESACH DAY - SUNDAY 22 Nissan

- \* Latest Krias Shma: (see local calendar. For the times in NY see page 6 below)
- \* Birchas Kohanim: Prepare the children to attend Birchas Kohanim which is done at the end of Mussaf.
- \* Hallel: After the Amida, half Hallel is recited.
- \* Haftarah of Acharon Shel Pesach. It is advisable to pay special attention to it.
- \* Yizkor: Is recited before Musaf.
  - 1. It is **not** *Minhag Chabad* to light a *Yorzait licht* for *Yizkor*.
  - 2. Those who are unable to go to *Shul* for *Yizkor* can recite it at home.
  - 3. Mourners in their first year stay inside the Shul for Yizkor but they do not recite it.
  - 4. Even those that did not say Yizkor may say אב הרחמים before Musaf.
- \* **Musaf** for שלש רגלים and Birchas Kohanim.

#### Kiddush and the Meal of Acharon Shel Pesach

- Kiddush: Askinu, Eile Moiadei etc..
- Gebrochts: We stress the concept of eating שרוי' געבראקטס with every part of the meal.
- מים אחרונים: We once again put water over the lips.

Masechte Sota: We learn 'מסבתא סוטה דף ו.

#### Mincha of Acharon Shel Pesach

- \* We daven *Mincha* <u>earlier</u> because we have to wash for *Seudas Moshiach* before the *Shkiya* (see local calendar. For the times in NY see page 6 below).
- \* The order is: Korbonois, Ashrei, Uvo Letzion, Amidah of Sholosh Regolim, Oleinu and then we prepare for Seudas Moshiach.

#### Seudas Moshiach

Every Jew should be encouraged to take part in Seudas Moshiach. (See the Hayom Yom of today).

The Rebbe would come down to *Seudas Moshiach* some time before the *Shkia* (sundown), wash, recite *Hamotzi*, then The Rebbe instructed the *Gabbai* to announce that all those that did not yet wash should (may) go now and wash for *Hamotzi*. The Rebbe would say several *Sichos*, a *Maamor*, as follows.

Therefore today the custom is that:

- 1. We wash our hands like for any other meal **before** the *Shkiah* (and we eat *Matzah*, at least a בביצה).
- 2. **We Drink 4 cups of wine** (we recite the *Brocho* only on the first cup) "with the intention that this is for *Geulah*. If one is unsure if he had this in mind, he should surely drink again, being that through drinking this he hastens *Moshiach*'s arrival, and therefore it must be done properly". This is a quote from the Rebbe's *Maamor* on *Acharon shel Pesach* 5749 see a copy printed below on pages 6-7.
- 3. If possible, have one of the staff of *Yeshivas Tomchei Tmimim* raise the bottles of wine so it becomes wine from *Tomchei Tmimim*.
- 4. **Maamor:** It is customary to say/review a *Maamor* at *Seudas Moshiach*. There is one included below at the end of the "Reminders" on pages 7-9. (Perhaps special emphasis should be placed on the last *Se'if*).
- 5. *Kinus Torah:* The Rebbe would say a special *Sicha* as a participation in the *Kinus Torah* that takes place in 770 the day after *Yom Tov*.
- 6. **Niggunim:** Lately, it is customary to sing Niggunim:
  - a. From all the Rabbeim and Reb Levi Yitzchok,
  - b. The Rebbe's Nigunim and then
  - c. האפ קאזאק.
- 7. Here is a list of **The Rebbe's** Niggunim: 1. ישטא לך נפשי. (the slow one); 2. הרא שעמדה 3. והיא שעמדה 4. דרכך אלקינו 3. והיא שעמדה 5. לסעודתא 5. לסעודתא (The one that we sing on Yom Kippur in Davening). 6. לסעודתא 5. שאמיל 17. שאמיל 17. אנעים זמירות 10. אתה בחרתנו 18. רחמנא דעני 18. טטאוו יאפיטו 11. אנעים זמירות 10. אתה בחרתנו 13. האדרת והאמונה 14. והאמונה 14. האדרת והאמונה 14. האדרת והאמונה 14. האדרת והאמונה 15. אנעים זמירות 15. האדרת והאמונה 15. האדרת והאמונה 15. אנעים זמירות 15. האדרת והאמונה 15. אנעים 16. האדרת והאמונה 15. אנעים 16. האדרת והאמונה 16. אנעים 16. אנעים 16. האדרת והאמונה 16. אנעים 16. אנע
- 8. **Moshiach's Dance:** There are two explanations for this: The first is that it is a dance welcoming **Moshiach**, and the second is a dance in which **Moshiach** partakes. We explain it the way it is worth it for us the second! (From a *Sicha* of the *Rebbe Acharon Shel Pesach 5712* after which they sang ניע זשוריצי כלאפצי and the Rebbe participated in the singing and dancing for a long time).
- 9. At the end of the *Farbrengen*, the Rebbe would recite the *Birchas Hamazon*, *Daven Maariv*, recite *Havdoloh* and distribute *Kos Shel Brocho* until the early hours of the morning...

  May we merit this year to have *Seudas Moshiach* with *Moshiach* and receive from Him *Kos Shel Brocho!*

#### Bentching

- Yaale Veyovo is added in Bentching even if is after Tzeis Hakoichovim. If one forgot to say Yaale Veyovo see last night.
- הרחמן הוא ינחילנו ליום שבולו טוב We add the *Horachamon* of *Yom Tov* הרחמן.

#### The end of Yom Tov

**Maariv** (or saying ברוך המבדיל בין קודש לחול): after (see local calendar. For the times in NY see page 6 below).

We add:

- 1. אתה חוננתנו is recited. If one forgot to say it and remembers after he said "ה" of חונן הדעת he doesn't go back. Rather, after he finishes the *Amida* he says ברוך המבדיל בין קודש לחול.
- 2. ואתה קדוש and ויהי נועם are not recited.
- 3. **Sefiras Haomer** Day Number Eight- One week and one day.

Havdala: Regular Havdala, however no שש are used and ויתן לך is not recited.

**Opening the** *Chometz* **Closets:** The custom is to wait sometime after *Maariv* (or after having recited ברוך המבדיל בין before opening the *Chometz* places etc. (until after the *Rov* and the *Orev Kablon* arrange the purchase etc.) Some have the custom to wait about an hour after the end of *Yom Tov*.

We wish each other

## "א געזונטן זומער און א פרייליכן תמיד" בניסן נגאלו ובניסן עתידים להגאל

#### **ISRU CHAG** THE DAY AFTER YOM TOV

- \* *Tachanun: Tachanun* is not recited until the 2<sup>nd</sup> day in *Iyar* ב' אייר.
- \* Kinus Torah: In association with Yom Tov, the Rebbe encouraged all to participate in a Kinus Torah that takes place in 770 (and elsewhere) on Isru Chag.

#### Shabbos Mevorchim Iyar- Parsha Shmini

**Tehillim:** In the morning we recite the whole *Tehillim*.

#### Bless the month:

- \* The Moilad is going to be on Sunday evening at 8 pm and 41 minutes and 2 Chalokim.
- \* Rosh Chodesh is going to be on Monday and Tuesday ביום השני וביום השלישי.
- \* Ov Horachamim: is not recited.
- \* In Mincha we do not recite Tzidkoscho.
- \* Pirkei Avos: After Mincha we recite (learn) the first chapter of Pirkei Avos.

### May we merit this year, to celebrate Seudas Moshiach with Moshiach himself!!!

Rabbi Levi Y. Garelik Sichos.online

#### Halachik times for the New York area – Last days of Pesach 5785

Erev Shvi'i Shel Pesach: Candle lighting (No Shehecheyonu): 7:20 pm.

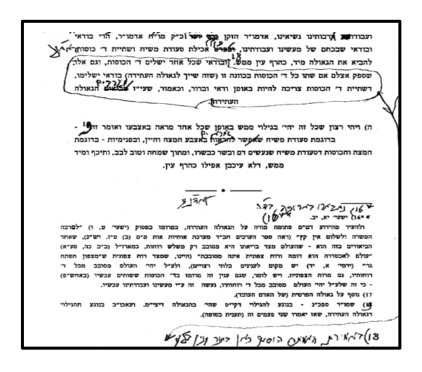
Shvi'i Shel Pesach: Alos Hashachar: 4:43 (Chabad.org: 4:37). Earliest Shma: 5:19. End of Shma: 9:30. Candle

lighting eve of Acharon Shel Pesach (No Shehecheyonu): After 8:23.

Acharon Shel Pesach: End of Shma: 9:29. Shkiah: 7:41 pm. End of Yom Tov: 8:24.

Shabbos Mevorchim Iyar: Candle lighting: 7:28. End of Shabbos: 8:31 pm.

The Rebbe's addition to the *Maamor* where it discusses the concept of the drinking of the four cups of wine at *Seudas Moshiach* -(see above on page 5). There is a printed version on the next page.



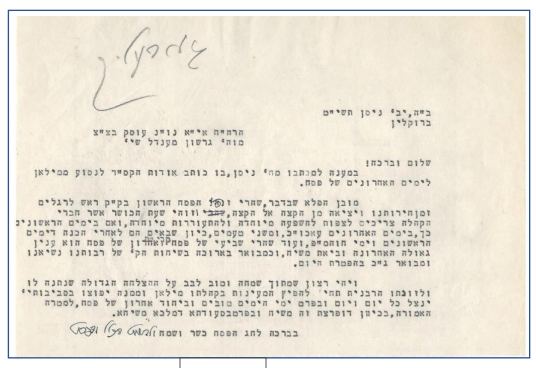
#### תורת מנחם - ספר המאמרים מלוקט - ניסן

הכוסות דאחרון של פסח), גאולה בפשטות<sup>91</sup> למטה מעשרה טפחים. ובפרט שמעשינו ועבודתינו עכשיו הם כננס על גבי ענק, כיון שהם באים לאחרי ובהמשך למעשי ועבודת רבותינו נשיאינו, אדמו״ר הזקן אדמו״ר האמצעי אדמו״ר הצ״צ אדמו״ר המהר״ש אדמו״ר נ״ע וכ״ק מו״ח אדמו״ר, הרי בודאי ובודאי שבכח של מעשינו ועבודתינו, כולל אכילת סעודת משיח ושתיית ד׳ כוסות באחרון של פסח, להביא את הגאולה מיד, כהרף עין ממש<sup>20</sup>.

ה) **וְירָהְי** רצון שכל זה יהי׳ בגילוי ממש באופן שכל אחד מראה באצבעו ואומר זה<sup>12</sup> — בדוגמת סעודת משיח שמראים באצבע המצה והיין, ובפנימיות — בדוגמת המצה והכוסות דסעודת משיח שנעשים דם ובשר כבשרו, ומתוך שמחה וטוב לבב, ותיכף ומיד ממש, דלא עיכבן אפילו כהרף עין.

(20) כאמירת המאמר הוסיף כאן כתור ענין כפ"ע: ובודאי שכל אחד ישלים ד' הכוסות, וגם אלה שספק אצלם אם שתו כל ד' הכוסות בכוונה זו (שזה שייך לגאולה העתידה) בודאי ישלימו, רשתיית ד' הכוסות צריכה להיות באופן ודאי וברור, וכאמור, שעי"ז מקרבים הגאולה העתידה.

Below is a copy of the Letter that the Rebbe sent to my father about staying with the community for *Acharon Shel Pesach -Seudas Moshiach*. My father was waiting for the taxi that would take him to the airport and the mailman came and brought the letter....



## מאמר כימי *צאתך תשל"ט* קונטרס אחרון של פסח - תשמ"ט

#### בס"ד. אחרון של פסח ה'תשל"ט

כימי צאתך מארץ מצרים אראנו נפלאות¹, ומביא כ"ק מו"ח אדמו"ר במאמרו ד"ה זה² דיוק הזהר² בזה שנאמר כימי לשון רבים, הרי ציאת מצרים היתה ביום אחד (בחד זמנא נפקו), וכן בזכירת גאולת מצרים כתיב⁴ למען תזכור את יום צאתך מארץ מצרים (יום לשון יחיד), ולמה נאמר כאן כימי לשון רבים. ומבאר², שכל הימים מהזמן דיציאת מצרים עד הגאולה העתידה הם ימי צאתך מארץ ולכן אומר כימי לשון רבים. ויש לומר, דמ"ש בהמאמר שכל הימים שמהזמן דיציאת מצרים עד גאולה העתידה הם ימי צאתך מארץ מצרים, הוא, כי מצרים הוא⁴ מלשון מיצר וגבול, וענין יציאת מצרים הוא היציאה מכל המיצרים וגבולים, גם מהמיצרים וההגבלות הכי נעלים. וזהו שכל הימים האלה הם ימי צאתך מארץ מצרים, שבכל יום ויום יוצאים ממיצרים וגבולים נעלים יותר√, ועד שבאים לגאולה האמיתית והשלימה ע"י משיח צדקנו, שאז תהי' היציאה מכל המיצרים וההגבלות⁴, גם מהכי נעלים. דבמשיח כתיב⁴ עלה הפורץ לפניהם, פריצת כל הגדרים והמדידות וההגבלות.

ב) **וממשיך** בהמאמר, דאראנו נפלאות קאי על הגילוי דגאולה העתידה, שגאולה העתידה תהי' ג"כ במדריגה זו<sup>10</sup> אלא שהיא במדריגה נעלית יותר. ויש לומר, דזה שממשיך בהמאמר שאראנו נפלאות קאי על הגילוי דגאולה העתידה, הוא בכדי לבאר (יותר) הטעם לזה שנאמר בפסוק זה כימי צאתך מארץ מצרים (כימי לשון רבים), אף שבהחיוב דזכירת גאולת מצרים כתיב למען תזכור את יום צאתך מארץ מצרים (יום לשון יחיד). כי מכיון שמדבר בגאולה העתידה (אראנו נפלאות), שאז תהי' השלימות דיציאת מצרים, היציאה מכל המיצרים וההגבלות (גם מהמיצרים וההגבלות הכי נעלים), ובכדי לבוא לגילוי זה הוא ע"י העבודה דיציאת מצרים שבכל יום ויום, שבכל יום ויום יוצאים ממיצרים נעלים יותר (כנ"ל), לכן אומר כימי לשון רבים. כי הענין דיציאת מצרים שעל ידו יבואו לגאולה העתידה הוא היציאה ממצרים בפעם הראשונה (ביום אחד) [שגם זה נוגע לגאולה העתידה, וכמ"ש בהמאמר<sup>11</sup> שבגאולת מצרים וההגבלות ענין הגאולה ונפתח הצנור על כל הגאולות (מהגלויות שלאחרי גלות מצרים), גם על גאולה העתידה], והיציאה מהמיצרים וההגבלות. שלאחרי היציאה ממצרים (כפשוטה), שבכל יום יוצאים ממיצרים נעלים יותר, ועד שיגיעו ע"י כל זה לגאולה העתידה שאז תהי' יציאת מצרים בתכלית השלימות. היציאה מכל המיצרים וההגבלות.

ונמצא, דזה שבפסוק למען תזכור את יום צאתך מארץ מצרים כל ימי חייך, שממנו נלמד החיוב דזכירת יציאת מצרים בכל יום (ביום (ביום ובלילה). כתיב יום צאתך מארץ מצרים (יום לשון יחיד), הוא, כי הענין דיציאת מצרים בכל יום הוא (בעיקר) היציאה מהמיצרים וההגבלות שמונעים ומעכבים ללימוד התורה וקיום המצוות, וזה שייך ליום צאתך מארץ דלעו"ז<sup>13</sup>, ובכללות הוא היציאה מהמיצרים וההגבלות שמונעים ומעכבים ללימוד התורה וקיום המצוות, וזה שייך ליום צאתך מארץ מצרים (יום לשון יחיד), דביציאת מצרים, ע"י שישראל נעשו עבדי ה' (ולא עבדי פרעה). ניתן הכח לכאו"א מישראל שבנוגע לתומ"צ יהי' משוחרר מכל עניני העולם, כולל גם עניני הגלות. מכיון ששטרי קודם. ובפסוק כימי צאתך מארץ מצרים אראנו נפלאות כתיב כימי לשון רבים, כי בכדי להגיע להגילוי דגאולה העתידה, אראנו נפלאות, מכיון שהגילויים דגאולה העתידה יהיו נפלאות גם לגבי הגילוי דיציאת מצרים. להיות גם היציאה מהמיצרים וההגבלות דקדושה, ובזה גופא – בכל יום ויום, יציאה ממיצרים נעלים יותר, ולכן אומר כימי לשון רבים.

ג) **והנה** מהנ"ל (שהעבודה דיצי"מ שבכל יום היא באופן נעלה יותר) מובן, שבזמן הגלות, היציאה מהמיצרים וההגבלות היא ממיצרים נעלים יותר מאשר היציאה מהמיצרים שהיתה בזמן הבית. ובזמן הגלות גופא, בהדורות שבעקבתא דמשיחא, ובפרט בדור האחרון, נעשה היציאה ממיצרים נעלים עוד יותר. דנוסף לזה, שבכל יום ויום מבררים עוד נצוצות ועוד נצוצות, ועי"ז מתקרבים יותר לביאת המשיח<sup>19</sup>, הנה גם הענין דיציאת מצרים, היציאה מהמיצרים וההגבלות, בכל יום הוא באופן נעלה יותר. וע"י העבודה דיציאת מצרים שבימים האחרונים שלפני ביאת המשיח, שהיציאה ממצרים בימים אלו היא גם מהמיצרים הכי נעלים, יזכו בקרוב ממש לגאולה העתידה שאז תהי' היציאה מכל המיצרים וההגבלות.

וביאור הענין (שהגילוי דגאולה העתידה תהי' (בעיקר) ע"י העבודה שבסיום זמן הגלות) יובן בהקדים הביאור בזה שבגאולה העתידה

תהי' היציאה מכל המיצרים וההגבלות, גם מהמיצרים וההגבלות הכי נעלים. והענין הוא, כמבואר בהמאמר  $^{20}$ , דכל העולמות (גם עולמות הכי נעלים) נק' בשם מצרים, להיותם בחינת מיצר והעלם. והיינו דזה שהעולמות נק' בשם מצרים הוא מצד שני טעמים. מצד זה שהתהוותם היא ע"י העלם האור, וכידוע שההעלם דצמצום הראשון (שעל ידו נעשה מקום לעמידת העולמות) הוא צמצום בדרך סילוק, שנתעלם האור לגמרי, בדוגמת בשב מצרים דלעו"ז (מצרים כפשוטו) שהוא העלם והסתר. ויש לומר, דזהו מה שממשיך בהמאמר  $^{22}$ , דבעולם יש ג' ענינים. עולם כפשוטו שמורה על מקום וזמן  $^{42}$ , ועולם מלשון העלם לשון עלם שפירושו הוא נערות וכח. ומבאר הקשר דג' הפירושים, שההעלם והסתר דעולם (זמן ומקום) הוא בתוקף גדול. דיש לומר, דזה שמביא כאן לא רק הפירוש דעולם כפשוטו (מקום וזמן) אלא גם הפירושים שעולם הוא מלשון העלם ומלשון עלם, הוא, כי עולם כפשוטו, מקום וזמן (ענין ההגבלה), הוא ביאור רק על זה שעולמות הם מצרים מלשון מיצר וגבול, ובכדי לבאר גם המיצר וההעלם שבעולמות (ועד שהוא בדוגמת ההעלם והסתר דמצרים כפשוטו $^{42}$ , הוא מביא גם הפירושים דעולם הוא מלשון העלם ומלשון עלם, שההעלם והסתר דעולם הוא בתוקף גדול.

ד) וממשיך בהמאמר<sup>22</sup>, דהתהוות העולמות היא מאור הקו. דמהאור שלפני הצמצום לא הי' אפשר להיות התהוות העולמות (כמו שהם עכשיו), כי העולמות הם בבחינת מעלה ומטה [דזהו מה שהגדר דעולם הוא מקום, דענין המקום ברוחניות הוא מעלה ומטה והאור שלפני הצמצום הוא אור הכלול בעצמותו, והאור הכלול והאור שלפני הצמצום הוא אור הכלול בעצמותו, והאור הכלול במאור הוא בתכלית הביטול עד שאינו עולה בשם אור כלל<sup>30</sup>, ובמילא אין שייך שיהי' מקור לעולמות, כי בכדי להיות מקור לאיזה דבר במאור הוא בתכלית הביטול עד שאינו עולה בשם אור כלל<sup>30</sup>, ובמילא אין שייך שיהי' מקור לעולמות, ויש בו מעלה ומטה, בהכרח שהמקור יהי' בבחינת מציאות. ויש לומר, דשני ענינים אלו שבהקו הם דוגמת שני הענינים הנ"ל שבעולם. דהמעלה ומטה שבהקו הוא דוגמת הגבול דעולם, וזה שהקו הוא מציאות אור (שאינו בתכלית הביטול) הוא דוגמת ההעלם וההסתר דעולם (סיבת הישות שבו). וע"פ הנ"ל דזה שהעולמות נק' בשם מצרים הוא מפני שהם בחינת מיצר והעלם (שני ענינים אלו), יש לומר, שגם הקו נכלל בבחינת מצרים, ואמיתית הענין דיציאת מצרים, היציאה מכל המיצרים וההגבלות, הוא ע"י הגילוי דעצמות אוא"ס שלפני הצמצום, ובזה וזהו שבגאולה העתידה תהי' השלימות דיציאת מצרים (היציאה מכל המיצרים וההגבלות), כי אז יהי' גילוי האור שלפני הצמצום, ובזה גולוי אור הבל"ג שלמעלה מהאור השייך לעולמות, ועד לגילוי העמות.

ה) **והנה** זה שלעת"ל תהי' היציאה מכל המיצרים וההגבלות, הוא בנוגע לכל הענינים. שכל הענינים דלע"ל יהיו באין ערוך לגבי כמו שהם עכשיו. הן בנוגע להעולם, שאז יהיו שמים חדשים וארץ חדשה <sup>31</sup> (עולם חדש), והן בנוגע לתורה [שעל ידה לגבי כמו שהם עכשיו. הן בנוגע להמשכת וגילוי אלקות, נברא העולם, אסתכל באורייתא וברא עלמא<sup>22</sup>], שלע"ל יהי' תורה חדשה מאתי תצא<sup>33</sup>, והן בנוגע להמשכת וגילוי אלקות עתיק שהגילוי אלקות שיהי' לע"ל הוא גילוי חדש שנעלה באין ערוך מהגילוי דעכשיו, דכל הגילויים דעכשיו הם מחיצוניות עתיק שכל ולע"ל יהי' הגילוי דפנימיות עתיק. וזהו מה שהגאולה העתידה תהי' בעיקר ע"י העבודה שבסיום זמן הגלות, כי מכיון שכל הענינים דלע"ל יהיו ענינים חדשים, לכן, גם העבודה שעל ידה נמשכים ענינים אלו צריכה להיות עבודה חדשה, כדלקמן.

והענין הוא, דבזמן הבית, שהי' אז גילוי אלקות, עשרה נסים נעשו לאבותינו בבית המקדש<sup>35</sup>, שנסים אלו היו נראים בעיני בשר ועד שכמה מהם היו נראים גם לעמי הארץ, העבודה דקיום התומ"צ היתה ע"פ טעם ודעת. ואף שגם אז הי' הציווי<sup>36</sup> ואהבת גו' בכל לבבך ובכל נפשך ובכל מאדך, מ"מ, מכיון שראו אז גילוי אלקות במוחש, גם בהמס"נ שהיתה אז, הי' מדידה והגבלה דטעם ודעת. ועד"ז בזמן הגלות כשלא הי' התגברות החושך כ"כ. משא"כ בדרא דעקבתא דמשיחא, שבכל יום נעשה התגברות החושך <sup>38</sup>, ומכ"ש כשהמלעיגים הם אנשים נעשה התגברות החושך, ומכ"ש כשהמלעיגים הם אנשים

פחותים וריקים, שזה קשה מאד לסבול $\frac{39}{6}$ , הנה זה שעומדים בנסיונות אלו, הוא עבודה דמסירת נפש שלמעלה ממדידה והגבלה. וזהו שהעבודה שבדרא דעקבתא דמשיחא, ובדור זה גופא – בהסיום דזמן הגלות, היא נעלית יותר (בענין זה) מהעבודות שהיו עד עכשיו $\frac{40}{6}$ , ובאופן דאין ערוך, ועד שהיא עבודה חדשה, כי עניני העבודה שבדורות הקודמים, הי' להם

איזו שייכות לטעם ודעת (מדידה והגבלה דכחות הגלויים), והעבודה שבסיום זמן הגלות היא העבודה דמס"נ שמצד פנימיות הנשמה.

**וע"י** העבודה שבזמן הגלות בכלל, ובפרט ע"י העבודה שבסיום הגלות, שהעבודה אז היא מצד פנימיות הנשמה, עי"ז ממשיכים הפנימיות דלמעלה, ועד פנימיות עתיק, ועי"ז יהי' חידוש גם בתורה (תורה חדשה מאתי תצא), שיומשך בה מנותן התורה באופן חדש. [ויש לומר, שגם ענין זה נעשה ע"י העבודה שבסיום הגלות, דכאשר העבודה היא באופן דמס"נ אזי לימוד התורה הוא לשמה<sup>41</sup>]. ועי"ז נעשה חידוש גם בהבריאה (אסתכל באורייתא וברא עלמא) שיהיו שמים חדשים וארץ חדשה.

ויהי רצון, שכל זה יהי' בקרוב ממש, שע"י מעשינו ועבודתינו עבשיו נלך בקרוב ממש לקבל פני משיח צדקנו, שאז יקויים בפועל ממש כימי צאתך מארץ מצרים אראנו נפלאות, ומיד נגאלין.

) יצא לאור ב<u>קונטרס אחרון של פסח – תשמ״ט,</u> "לקראת ימים האחרונים דחג הפסח .. ערחה״פ תשמ״ט".

1.מיכה ז, טו. 2. דשנת ה'תש"ח בתחלתו (סה"מ ה'תש"ח ע' 159). 3. ח"ג קעו, רע"א. וראה גם זח"א בהשמטות סי' כה (רסא, ב), הובא באוה"ת נ"ך עה"פ סק"ז (ע' תפז). 4. ראה טז, ג. 5. בתחלת המאמר. וראה גם שם רפי"ב (סה"מ שם ע' 164). 6. ראה תו"א וארא נז, ב ואילך. בשלח סד, א-ב. יתרו עא, ג ואילך. ובכ"מ. (ע' תפז). 4. ראה טז, ג. 8. וע"ד הידוע במ"ש (מסעי לג, א) אלה מסעי בני ישראל אשר יצאו מארץ מצרים גו', מסעי לשון רבים – אף שהיציאה ממצרים כפשוטה היא רק מסע אחד, המסע מרעמסס לסוכות – כי השלימות דיציאת מצרים (היציאה מכל המיצרים תהי' בביאת המשיח, שזהו"ע ירדן יריחו [יריחו מלשון ריח, וקאי על משיח דכתיב בי' והריחו ביראת הוי' דמורח ודאין (ישעי' יא, ג. סנהדרין צג, ב)], ולכן כל המ"ב מסעות עד ירדן יריחו נק' "אשר יצאו מארץ מצרים" (לקו"ת מסעי פט, שם צא, א. אוה"ת מסעי ריש ע' א'שנח). 9. מיכה ב, יג. וראה ב"ר פפ"ה, יד. אגדת בראשית ס"פ סג. 10. כ"ה הלשון בהמאמר. ולכאורה הכוונה ב"מדריגה זו" היא לכללות הענין דיציאה ממיצרים והגבלות. 11. שם רפי"ב. 12. ברכות יב, ב (במשנה). רמב"ם הל' ק"ש פ"א ה"ג. טור או"ח סי' סו וסי' רלו. שו"ע אדה"ז או"ח סי' סז סעיף א. 13. ראה גם תניא רפמ"ז, דענין יציאת מצרים שבכל יום "הוא יציאת נפש האלקית ממאסר הגוף משכא דחויא כו".

בני חורין ואין בערה 17. מגילה יד, א. <u>15.</u>להעיר גם מס' גבורות ה' (למהר"ל מפראג) פ' סא, דבגאולת מצרים קבלו בנ"י מעלה עצמית דבני חורין ואין. המקרה דגלות שלאח"ז מבטל זה כלל. 16. כמאמר כ"ק מו"ח אדמו"ר שרק הגוף הלך בגלות ולא הנשמה, ובנוגע לתומ"צ "האָבן מיר אידן אויף זיך ניט קיין דיעה זאַגער" (לקו"ד כרך ד תרצב, א). 17.תו"כ (הובא בפרש"י) עה"פ בהר כה, מב. פרש"י עה"פ שם, נה. 18.ראה אוה"ת נ"ך עה"פ סק"ח (ע' תפז), מפע"ח שער חג המצות פ"ו (בד"ה מהר"י ז"ל). וראה ד"ה כימי צאתך מארץ מצרים די"א ניסן ה'תשמ"ב (לעיל ע' קמז). 19.ואף שבכל יום מיתוספים גם ענינים בלתי רצויים – הרי ענינים אלו הם מתבטלים ע"י יסורים רח"ל, או ע"י תשובה, ובפרט ע"י תשובה מאהבה שעל ידה נעשים זדונות כזכיות (יומא פו, ב), משא"כ הענינים דתומ"צ המיתוספים בכל יום – הם נצחיים (תניא פכ"ה (לב, א). – וראה לקו"ש ח"א ע' 247. נעתק בהגש"פ עם לקוטי טעמים מנהגים וביאורים – קה"ת תשמ"ו ואילך – ע' קיח). <u>20.</u>ד"ה כי בחפזון ה'תש"ח פ"ז (סה"מ שם ע' 158) – והמאמר ד"ה כימי צאתך (שעליו מיוסד מאמר זה) בא בהמשך להמאמר ד"ה כי בחפזון. <u>21.</u>ע"ח שער א (דרוש עגולים ויושר) ענף ב. אוצרות חיים ומבוא שערים בתחלתו. תו"א וירא ד"ה פתח אליהו (יד, ב). ובכ"מ. 22.ראה בהמאמר שם, שמהעלם זה (דעולם) משתלשל להיות מצרים דלעו"ז שהוא העלם והסתר האור לגמרי. <u>23.</u>ד"ה כימי צאתך פ"ח (סה"מ שם ע' 160). 2. ראה גם שעהיוה"א פ"ז (פב, א). 25.וכמו ונעלם דבר מעיני הקהל (ויקרא ד, יג) או ונעלמה מעיני כל חי (איוב כח, כא). 26. כ"ה הלשון בהמאמר שם. וי"ל, כי "העלם" אפשר להיות גם העלם מצד עצמו, משא"כ "הסתר" הוא שישנו דבד המסתיר. ולכן מוסיף "דענינו (של העלם זה הוא) הסתר". 2<u>7.</u> כמו בן מי זה העלם (שמואל-א יז, נו). <u>28.</u> ועפ"ז יובן זה שמביא גם הפירוש "עולם לשון עלם" (שאינו רגיל בדרושי חסידות) – כי זה שההעלם והסתר דעולם הוא בתוקף גדול (עולם לשון עלם) הוא ביאור על זה שההעלם והסתר דעולם הוא בדוגמת ההעלם וההסתר דמצרים כפשוטו. <u>29.</u> פ"ט ואילך. <u>30.</u>ראה גם שעהיוה"א פ"ג. <u>31.</u>ישעי' סה, יז<u>.32.</u>זח"ב קסא, ריש ע"ב. <u>33.</u>ויק"ר פי"ג, ג. <u>34.</u>פע"ח שער הק"ש רפט"ו, הובא בלקו"ת שה"ש בסופו (נא, ג). <u>35.</u>אבות פ"ה מ"ה. <u>36.</u>ואתחנן ו, ה<u>.37.</u>ראה סוטה מט, א: בכל יום ויום מרובה כו'. <u>38.</u>רמ"א או"ח בתחלתו. 39. ראה בארוכה ד"ה אין הקב"ה בא בטרוניא תרמ"ח (סה"מ תרמ"ח ע' קפז ואילך), תרפ"ה ס"ב ואילך (סה"מ תרפ"ה ע' רנח ואילך). ד"ה משכני תרפ"ד (וד"ה אני ישנה ה'תש"ט) סי"א ואילך (סה"מ תרפ"ד ע' רצא ואילך. ה'תש"ט ע' 118 ואילך). ד"ה אין הקב"ה בא בטרוניא בסה"מ אידיש בתחלתו. ועוד. <u>40</u>וכידוע בפירוש – הכתוב (בהעלותך יב, ג) והאיש משה עניו מאד מכל האדם אשר על פני האדמה, שבעיקר הי' זה מפני דרא דעקבתא דמשיחא (סה"מ עטר"ת ע' תסד. ובכ"מ. נסמן לקמן ח"ד ע' נח הערה 119-118).  $\pm 4.$  דענין לשמה הוא לשם התורה עצמה, להמשיך בה אוא"ס (לקו"ת ויקרא ה, א. שלח מז, ג. ובכ"מ).  $\pm 4.$ ראה תניא

## בניסן נגאלו ובניסן עתידים להגאל

## **ACHARON SHEL PESACH 5666 (1906)**

Following is an excerpt from a Farbrengen the Frierdiker Rebbe gave on Acharon Shel Pesach, 5700, 1940.

On Acharon Shel Pesach in 5666 (1906), the Rebbe Rashab was eating the meal of Acharon Shel Pesach with the Bochurim of the Yeshiva.

During the farbrengen he asked his brother, R. Zalman Aharon (the Raza), "Do you remember what our grandfather, the Rebbe, the Tzemach Tzedek, said to us, on his last Acharon Shel Pesach? [in 5625/1865]"

R. Zalman Aharon said that at that moment he didn't remember, however, were he to envision what occurred at that time, he might be able to remember. The Rebbe RaShaB told over, "We - the family - were sitting at the Yom Tov table of our father [the Rebbe Maharash]. He said, 'Today is Acharon Shel Pesach, the final day of Pesach.' I asked my father, 'Why is the last day of Pesach a Yom Tov?' Our father said, 'Zalman Aharon, maybe you can answer this question?' You said you couldn't."

Our sister, Devorah Leah, sitting next to our mother, got up and said she knew. Our father said, "If you know why - say." Devorah Leah said, "When Jews keep seven days of Pesach as the law requires, and are careful not to eat any Chametz, we make the last day of Pesach a Yom Tov. All Jews are happy that they could go through Pesach without violating the prohibition of Chametz."

R. Zalman Aharon now recalled the event. "When our sister said this, our father was very happy and said, 'Devorah Leah, you have a good head.' "

"When we went to our grandfather, the Tzemach Tzedek, to serve him his meal, our father told him the whole story. Our grandfather said that Devorah Leah's answer was a very good, logical answer.

The Tzemach Tzedek called all three of us close and said, "The last day of Pesach is called Acharon Shel Pesach. This means it's the completion of what began the first night of Pesach.

The first night of Pesach is the holiday in which Ha-Shem redeemed us from Mitzrayim, the first redemption through Moshe Rabbeinu - the first redeemer. Acharon Shel Pesach is our Yom Tov for the last redemption, when HaShem will redeem us from the final exile through Moshiach Tzidkeinu, he Moshiach is the final redeemer."

The first day of Pesach is Moshe Rabbeinu's day of rejoicing, and the last day of Pesach is Moshich's day of rejoicing. Today [Acharon Shel Pesach, 5666]", the Rebbe RaShaB said to his son [the Rebbe Rayatz], "I went into the study (the room for Yechidus) and heard in the next room a heated debate between your daughters, Chana and [Chaya] Mushka (then about six or seven years old). I was very interested to hear what the issue was.

I went closer and heard Chana say that Acharon Shel Pesach is a Yom Tov like any other, and Mushka said Acharon Shel Pesach isn't like any other. Her proof was that when we light candles we don't say the Brachah of Shehechiyanu. At that moment I remembered the things which happened on Acharon Shel Pesach 5625 (1865.)

My uncle, the Raza (R. Zalman Aaron) then recalled other details from that Acharon Shel Pesach 5625;

- 1. The Zeyde (the Tzemach Tzedek) had his glasses on his forehead and he bentched in a siddur which you (the Rebbe RaShaB) brought him.
- 2. That Pesach we both davened entirely in Zeyde's room.
- 3. Zeyde was wrapped in a tallis and laying in bed.

VOLUME 32, ISSUE 1 Page 23

4. After Shemoneh Esrei two people picked up the Tzemach Tzedek, put him on a chair and brought him to the table with our father (the Maharash) and our Uncle - Rabash (R. Boruch Sholom - the oldest son). Two sifrei Torah were taken out to layn from, and they were brought to the Tzemach Tzedek for him to kiss (before layning).

5. Our Uncle R. Boruch Sholom and our father, the Maharash had Shlishi and Chamishi, the Tzemach Tzedek had Maftir which he said seated.

When Uncle R. Zalman Aaron told this to my father - it brought tears to his eyes, and two tears ran from his cheeks when he heard the end of this recollection. A few minutes later my father turned to his brother, the Raza, and asked him do you remember the Birchas Kohanim of that year, and kissing Zeyde's Tzitzis?

The Raza said he remembers how R. Yosef Mordechai took both of us to a side room during Yizkor and also remembers how his father, the Maharash explained to them the meaning of Yizkor.

"Right after grandfather finished Maftir, our father gave a wink to Yosef Mordechai to take us into a side room, and later we were brought back in. We were standing next to our father for Birchas Kohanim. Our grandfather made a sign with his hand that we should approach him. Our father noticed and brought us to where our Zeyde was sitting. And you (the RaShaB) stood next to our Zeyde's right hand and put me (R. Zalman Aharon) on the left and covered us both with Zeyde's tallis. The Tzemach T z e d e k pointed to each word in the siddur as it was recited and answered all three omains loudly.

After davening he called me over to kiss the tzitzis of his tallis and then he called you over for the same thing.

In the afternoon our father came into our room, and I asked "What is Yizkor?" The Maharash explained that

the neshamos of our great grandparents are *meilitz* yosher (pleading the case) for their descendants and therefore we mention their neshamos and [pledge to] give Tzedakah.

Great Tzaddikim like Zeyde (the Tzemach Tzedek) see the neshamos of their parents, and our father said that today Zeyde saw the neshama of his mother (Rebbetzin Devorah Leah) and the neshama of his father-in-law, the Mittler Rebbe, and of his Zeyde, the Alter Rebbe.

R. Zalman Aharon began to sing what his uncle, Reb Boruch Sholom, the son of the Tzemach Tzedek, sang on that Acharon Shel Pesach while the Tzemach Tzedek ate Seudas Moshiach.

My father said he had heard from the Rebbe Maharash that the Baal Shem Tov gave the name Moshiach Seudah to the meal of Acharon Shel Pesach.

Then R. Zalman Aharon mentioned how the Zeyde, the Tzemach Tzedek said to his son, R. Boruch Sholom, when you will sing the songs of Moshiach's Seudah as the Alter Rebbe sang them you should awaken your memory and remember the holy vision of the Zeyde (the Alter Rebbe) and my father-in- law (the Mittler Rebbe).

When R. Boruch Sholom began to sing, our father, the Rebbe Maharash, began to sing along with him, and our Zeyde, the Tzemach Tzedek sang very quietly. With his left hand he held his head and covered his eyes, and with his right hand he kept time on the table and great tears ran over his cheeks.

Now my father (the RaShaB) said, "I don't ask why today, in particular, have I reminisced about that Acharon shel Pesach, for everything happens by Hashgacha Protis (Divine Providence). But for what purpose and reason did I remember? This I do ask.

(Sefer Hasichos Acharon shel Pesach 5700, 1940 p.70)

VOLUME 32, ISSUE 1 Page 24